
 
Analytica, 2025, Том 10 

 244 

DOI: 10.24412/2222-5331-2025-244-263 
УДК 101 
 

Константин Геннадьевич Фролов  
 

О некоторых гипотезах по поводу 
доктринальных различий между 

аналитической и континентальной 
философией1 

 
Аннотация. Я выдвигаю девять гипотез по поводу того, каковы могут 
быть значимые различия в представлениях о том, как устроен мир, 
между представителями аналитической и континентальной философии. 
Представляется правдоподобным предположение о том, что существен-
ное большинство аналитических философов принимают данные 
положения в качестве истинных, тогда как большинство континенталь-
ных философов полагают их ложными. Эти выдвигаемые мною 
предположения нуждаются в дальнейшей эмпирической проверке. В 
случае её успеха можно будет говорить о том, что понятия аналитиче-
ской и континентальной философии всё же обладают определённым 
дескриптивным содержанием. Нечёткость этих понятий вовсе не гаран-
тирует отсутствия у них содержания. 
 
Ключевые слова: аналитическая философия, континентальная филосо-
фия, истина, семантика, значение, композициональность. 
 
Для цитирования: Фролов, К. Г. (2025). О некоторых гипотезах по 
поводу доктринальных различий между аналитической и континен-
тальной философией. Analytica, 10, 244–263. 

 
Я начну с того, что постараюсь с максимальной ясностью опре-

делить те задачи, которые я ставлю перед собой в рамках данного 
текста. Моей основной задачей является прояснение имеющейся у меня 
интуиции о том, что между представителями аналитической и конти-
нентальной философии имеется некоторое различие в представлениях о 

 
1 Автор выражает особую благодарность Артёму Юнусову, в беседах и 

обсуждениях с которым родилась большая часть содержания этой статьи. Также автор 
благодарит Алексея Кардаша, Михаила Хорта и анонимного рецензента за ценные 
комментарии и мотивацию дополнительно поработать над качеством этого текста. 

https://www.doi.org/10.24412/2222-5331-2025-244-263


 
Analytica, 2025, Том 10 

 245 

том, как устроен мир. В буквальном смысле я обнаруживаю в себе 
склонность полагать, что существуют такие утверждения, что большин-
ство аналитических философов принимают их в качестве истинных, 
тогда как большинство континентальных философов полагают их лож-
ными. Я постараюсь рассказать, о какого рода утверждениях здесь идёт 
речь. 

Однако прежде стоит сделать несколько оговорок. 
Во-первых, следует сразу заметить, что речь идёт о спекулятив-

ной, умозрительной интуиции по поводу эмпирического вопроса. Есть 
такие особые утверждения или нет — это предмет для эмпирического 
исследования, предполагающего проведение анкетирования со значи-
тельной репрезентативной выборкой. При этом отрицательную 
гипотезу о том, что никаких таких утверждений не существует, было бы 
достаточно сложно доказать эмпирически. Ведь всякий раз может ока-
заться, что мы пока просто не нашли того кандидата для проверки, 
который прошёл бы её успешно и был бы зачислен в число тех, кто де-
монстрирует наличие доктринальных различий между аналитической и 
континентальной философией. С одной стороны, это делает несколько 
уязвимой антидоктриналистскую позицию, поскольку она никогда не 
может быть доказанной. С другой стороны, представляется справедли-
вым, что бремя доказательства в таком случае лежит на тех, кто 
утверждает, что такие различия есть. Это не значит, что антидоктрина-
листская позиция является дефолтной и мы можем обоснованно её 
придерживаться до тех пор, пока доктриналист не смог доказать обрат-
ное. Дефолтной здесь, по-видимому, всё же должна быть установка о 
том, что какие-то содержательные различия между ними имеются, тогда 
как установление того, что их нет, было бы скорее неожиданным ре-
зультатом, нежели подтверждением установки, принимаемой по 
умолчанию. Тем не менее каждое последующее испытание достаточно 
правдоподобного кандидата в случае его провала делает антидоктрина-
листскую позицию всё более и более обоснованной. 

Несмотря на всё вышесказанное, никаких эмпирических свиде-
тельств в пользу своей доктриналистской позиции я в дальнейшем не 
представлю, поскольку никаких опросов я не проводил. При этом моя 
локальная задача мне видится не в том, чтобы доказать истинность док-
тринализма, но в том, чтобы по возможности наиболее ясным образом 
сформулировать некоторые его версии в качестве правдоподобных ги-
потез, нуждающихся в дальнейшей проверке. Соответственно, 
существенная часть нижеследующего изложения, хотя и представляется 
мне чем-то весьма и весьма правдоподобным, имеет скорее статус раз-
нообразных гипотез и предположений. Тем самым я выступаю здесь в 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 246 

роли, аналогичной роли физика-теоретика по отношению к физику-экс-
периментатору2. 

Во-вторых, стоит оговорить, что те суждения, которые представ-
ляются мне правдоподобными кандидатами, способными пройти такую 
эмпирическую проверку, далеко не всегда могут претендовать на статус 
«критерия аналитичности» и уж тем более на статус того, в силу приня-
тия или в силу отказа от чего тот или иной философ признаётся 
аналитическим или континентальным. Тем самым я ни в коей мере не 
утверждаю, что атрибуция этих терминов на практике осуществляется 
на основании согласия или отказа от указанных установок. Такая атри-
буция вполне может повсеместно осуществляться по критериям 
совершенно иного порядка, таким как стиль изложения и аргументации 
или характерные тенденции и закономерности в цитировании тех или 
иных источников. Тем не менее это не исключает того, что те, кого по 
этим критериям относят к числу философов-аналитиков, как правило, 
считают так-то и так-то, а тех, кого относят к числу континентальных 
философов, полагают совершенно иначе. 

Представим, например, что таким кандидатом, способным 
успешно пройти эмпирическую проверку вышеуказанного рода, явля-
ется суждение (N): 

 
(N) «Ничто ничтожит» является примером бессмысленного язы-
кового выражения. 
 
Предположим, что большинство аналитических философов со-

гласно с тем, что (N) является истинным, тогда как большинство 
континентальных философов полагают, что (N) ложно. Даже если это и 
так, то я ни в коей мере не утверждаю, что кого-либо в этом случае 

 
2 Экспериментальные исследования, касающиеся деления на аналитическую и 

континентальную философию, уже проводились. В частности, можно упомянуть 
исследование Моти Мизрахи и Майка Дикенсона (Mizrahi & Dickinson, 2021). Однако его 
методология основывалась на исследовании слов-индикаторов по значительной выборке 
текстов, а не на анкетировании философов. Эмпирический результат, более схожий по 
своей форме с выдвигаемыми мною гипотезами, упоминается в исследовании Дэвида 
Чалмерса и Дэвида Бурже. Речь идёт о выявленной по итогам опроса значимой 
корреляции между тем, чтобы опрашиваемый определял себя в качестве 
континентального философа, и его склонностью отрицать когнитивизм в метаэтике 
(Bourget & Chalmers, 2014, 482). Впрочем, число целевым образом опрошенных 
философов, идентифицировавших себя в качестве специализирующихся по 
континентальной философии, в этом исследовании составило 25 человек из 1972 (Bourget 
& Chalmers, 2014, 475), что не позволяет считать данную выборку репрезентативной. 
Аналогичное исследование российских философов (Беседин и др., 2017) не предполагало 
выявления каких-либо корреляций подобного рода. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 247 

можно было бы признать аналитическим философом на одном лишь том 
основании, что он полагает (N) истинным.  

Ясно при этом, что среди таких кандидатов на роль доктриналь-
ных различий, способных успешно пройти данный тест, могут оказаться 
как более, так и менее значимые положения. И всё же даже в случае 
наиболее значимых таких положений я не берусь утверждать, что они 
выступают на практике «критерием аналитичности» философов. В то 
же время, хотя на практике могут использоваться совсем иные крите-
рии, я полагаю, что ключевые доктринальные расхождения между 
аналитическими и континентальными философами могут иметь в числе 
своих последствий и различия в стиле изложения и аргументации, и раз-
личия в тенденциях цитирования, и многое другое. Тем самым я 
полагаю, что практика атрибуции этих терминов может осуществляться 
по косвенным признакам, тогда как наиболее фундаментальными раз-
личиями могут быть доктринальные. 

Третья оговорка требуется в отношении того, насколько подавля-
ющим должно быть большинство в рамках рассматриваемого 
эмпирического критерия. Кто-то может утверждать, что речь следует 
вести не о большинстве, а о 100% будь то аналитических или континен-
тальных философов. Любое отклонение от 100% допускает наличие 
контрпримеров. То есть допускает наличие, например, 5% таких анали-
тических философов, которые не принимают того, что принимают 95% 
других аналитических философов, — что не делает эти 5% философов 
в меньшей степени аналитическими. В таком случае на доктриналиста 
накладывается более сильное обязательство: предъявить такое утвер-
ждение, что отказ принимать его в качестве истинного исключает для 
философа возможность быть аналитиком. 

Я думаю, что вменение доктриналисту столь сильного обязатель-
ства не является обоснованным. В связи с этим стоит отметить 
существенное отличие между, например, приписыванием кому-либо 
статуса доктриналиста или антидоктриналиста с одной стороны и при-
писыванием кому-либо статуса аналитического или континентального 
философа с другой стороны. В самом деле, термины «доктриналист» и 
«антидоктриналист» вводятся нами в употребление одновременно с чёт-
ким критерием их употребления: мы называем доктриналистами тех 
философов, которые принимают тезис о наличии у аналитической фи-
лософии какого-либо доктринального ядра. К числу таких философов 
мы относим, например, Артура Папа (Pap, 1949), Майкла Даммита 
(Dummett, 1994) и меня. Соответственно, тех философов, которые не 
принимают данный тезис, мы называем антидоктриналистами и отно-
сим к их числу, например, Аврума Стролла (Stroll, 2000), Майкла Бини 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 248 

(Beany, 2007), Ханса Глока (Glock, 2008) и Евгения Логинова (Логинов, 
2025). Таков один из способов выработки терминологии: мы вводим 
термин и одновременно с этим в явном виде задаём условия его кор-
ректного употребления.  

Однако так бывает далеко не всегда. Порой тот или иной термин 
появляется в нашем обиходе без эксплицитно заданных правил его при-
менения. Практика его употребления формируется стихийно, однако 
затем она может стать предметом нашего изучения с целью выработки 
дескриптивной нормы — то есть той нормы, которая призвана соответ-
ствовать уже сложившейся практике. И поскольку такая норма 
вырабатывается постфактум, она порой допускает исключения. 

Впрочем, исключения могут случаться даже там, где мы прило-
жили все усилия для наведения строгости и порядка. Например, мы 
можем классифицировать живые организмы по типу их питания и в рам-
ках такой классификации определить хищников как живых существ, 
охотящихся на животных и употребляющих их в пищу. При этом тигров 
как представителей рода пантер и семейства кошачьих мы отнесём к 
числу хищников. Однако если некий конкретный тигр Тимур откажется 
от охоты и перестанет употреблять в пищу мясо других животных, то от 
этого он не перестанет быть тигром. Быть хищником для тигра — это 
типичное, но не сущностное свойство. И всё же в норме тигры являются 
хищниками. 

Если мы распространим схожие по форме рассуждения на клас-
сификацию философов, то в отношении некоторых из них мы также 
можем выделить черты, которые могут быть для них типичными, но не 
сущностными и потому не неотъемлемыми. Это позволит нам говорить 
об «аналитической философии в норме». 

Прежде всего, перечислим всё то, что в эту дескриптивную норму 
аналитической философии не входит.  

Определённо, в эту норму не входит применение формальных ме-
тодов логического анализа. Действительно, среди классиков 
аналитической философии мы обнаруживаем немало логиков: Бертран 
Рассел, Людвиг Витгенштейн, Рудольф Карнап, Карл Гемпель, Уиллард 
Куайн, Нельсон Гудман, Дональд Дэвидсон, Майкл Даммит, Хилари 
Патнем, Дэвид Льюис, Сол Крипке, Яакко Хинтикка, Кит Файн, Тимоти 
Уильямсон и др. Однако не менее представителен и список тех, кто ло-
гиком не являлся и формальными методами орудовать был не склонен: 
Дж. Э. Мур, Альфред Айер, Джон Остин, Гилберт Райл, Джон Сёрл, Дэ-
вид Армстронг, Дэниел Деннет, Джон Ролз, Дерек Парфит и др. Ясно, 
что у аналитической философии особые, тесные отношения с философ-
ской логикой. В списке классиков континентальной философской 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 249 

мысли мы столько логиков не найдём, и это вовсе не случайно. И всё же 
нельзя сказать, что для аналитического философа применение логиче-
ского анализа и средств формализации выражений естественного языка 
является дескриптивной нормой. Соответственно, едва ли логический 
анализ может быть компонентой такого тезиса, претендующего на роль 
доктринального различия, который оказался бы способен пройти наш 
эмпирический тест. Рассмотрим, например, следующий вариант: 

 
(WH) Формализация и логический анализ являются условием 
всякого продуктивного философского анализа.  
 
Представляется весьма вероятным, что при опросе среди анали-

тических философов это утверждение получит значительно большую 
поддержку, чем при опросе, проводимом среди континентальных фило-
софов, но всё же маловероятно, чтобы эта поддержка со стороны 
аналитиков превысила бы 50%, и уж практически наверняка она не пре-
высила бы 80%3. 

Также дескриптивной нормой для аналитического философа не 
является принятие натуралистической установки и апелляция к резуль-
татам, полученным в рамках естественных наук. Аналитический 
философ может не принимать тезис натурализма и при этом оставаться 
нормальным аналитическим философом. Так, например, аналитический 
философ в равной степени может быть:  

— психологистом в отношении логического знания и признавать 
его частным случаем эмпирического знания, основывающегося на ин-
дуктивном обобщении опыта познающих агентов; 

— анти-психологистом в отношении логического знания и пола-
гать, что его источником не являются индуктивные обобщения опыта 
познающих агентов; 

— натуралистом в отношении морального познания и полагать, 
что, во-первых, моральное знание возможно; во-вторых, что его источ-
ником служит опыт агентов; и, в-третьих, что возможна этика как 
эмпирическая наука; 

— анти-натуралистом в отношении морального познания и пола-
гать, что, хотя такое знание возможно, его источником является не опыт 

 
3 В дальнейшем я буду исходить из того, что успешным является прохождение 

теста при пороговом значении в 75%. Такое прохождение является, на мой взгляд, 
показателем достаточной информативности соответствующего тезиса (т. е. показывает, 
что не менее трёх из четырёх аналитиков такой тезис принимают, тогда как не менее трёх 
из четырёх континентальных философов его не принимают). Успешное прохождение 
теста с пороговым значением в 80% способно еще более усиливать это представление об 
информативности. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 250 

восприятия единичных положений дел, но интуитивное схватывание 
общих моральных суждений, и, соответственно, этика как эмпирическая 
наука невозможна; 

— социальным конструктивистом в отношении моральных норм 
и полагать, что эмпирические науки способны давать знание о дескрип-
тивных фактах, описывающих закономерности моральных практик, 
однако не способны давать знание о нормативных моральных фактах, 
поскольку такое знание в принципе невозможно в отсутствие таких фак-
тов в мире. 

Однако при всём разнообразии этих возможных позиций анали-
тический философ в норме не может прямо и грубо игнорировать 
данные естественных наук, противоречащие его философской теории, 
или заявлять об эпистемическом приоритете философских теорий над 
научными.  

Таким образом, наши первые кандидаты на роль доктринальных 
различий выглядят следующим образом: 

 
(H1) Ни одна философская концепция не может иметь эпистеми-
ческого приоритета над научными теориями.  
(H2) Философские концепции и теории, противоречащие науч-
ным данным, не могут быть использованы в познавательных 
целях. 
 
Представляется вполне правдоподобной гипотеза о том, что 

большинство аналитических философов принимают (H1) и (H2) в каче-
стве истинных суждений, тогда как большинство континентальных 
философов склонны отказываться признавать истинность (H1) и (H2).  

В самом деле, как показывает практика, для континентальных 
философов вполне допустимо развивать свои философские построения 
на заведомо антинаучных началах. Например, континентальный фило-
соф вполне может основываться в своих рассуждениях на учении 
каббалиста XVI века (Регев, 2020; Регев, 2022) или исследовать числа, 
лежащие в основании процессов жизнетворчества (Куртов, 2024), или 
исповедовать веру в вещее слово (Секацкий, 1996). Для аналитических 
философов в норме такое едва ли возможно даже на уровне постановки 
вопроса.  

Это говорит о том, что для аналитических философов характерно 
полагать естественные науки и философию взаимосвязанными частями 
единого познавательного проекта, выстраивающегося на основе общих 
стандартов аргументации и рациональности (Williamson, 2007, 3). У ана-
литической философии и науки в конечном итоге имеется общий объект 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 251 

познания — актуальный мир, представляющий собой совокупность 
фактов. Тогда как для континентальной философии объект философ-
ского и научного познания зачастую различен: наука исследует сущее, 
тогда как философия призвана ставить вопрос о бытии, которое, вообще 
говоря, не является объектом и потому не может быть объектом позна-
ния в его объективирующей форме.  

Ясно, что из этого вытекает множество следствий, среди которых 
мы можем отметить то, что, с одной стороны, философское познание 
при такой континентальной трактовке претендует на более высокий ста-
тус по сравнению с научным познанием, а также на автономию от 
последнего. Вместе с тем признаётся, что задача науки — давать ответы, 
претендующие на полноту и исчерпывающий характер, тогда как фило-
софия никогда полных и исчерпывающих ответов дать не в силах, и это 
не входит в её задачи. В таком случае наука и философия преследуют 
попросту различные цели. Наука ориентирована на знание и собирание 
фактов о сущем, тогда как философия, как иногда говорят, преследует 
своей целью понимание как особое состояние субъекта в его взаимоот-
ношениях с миром, несводимом к простой совокупности фактов. 
Причём в некоторых случаях вместо ясного понимания мы можем до-
вольствоваться открытым вопрошанием, остающимся без чего-либо 
похожего на ответ.  

В таком случае очередной гипотетический кандидат на роль док-
тринального различия выглядит так: 

 
(H3) Цели философского познания принципиально не отлича-
ются от целей научного познания. В обоих случаях это познание 
фактов и поиск их теоретических объяснений. 
 
Как и в предыдущих случаях, я полагаю весьма правдоподобной 

гипотезу о том, что большинство аналитических философов принимают 
(H3), тогда как большинство континентальных философов не склонны 
соглашаться с этим утверждением. 

К этой гипотезе мы ещё вернёмся в дальнейшем. Пока же рас-
смотрим в качестве следующего кандидата ещё одно суждение:  

 
(H4) Обо всём, что имеет место, можно осмысленно нечто ска-
зать — то есть сказать так, чтобы сказанное было способно 
претендовать на истинность и для него можно было бы предъ-
явить условия его истинности. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 252 

В данной формулировке содержится по меньшей мере две суще-
ственные идеи.  

Первая идея семантическая. Она отсылает к классическому дэ-
видсоновскому представлению о том, что значением предложения 
являются условия его истинности (Heim & Kratzer, 1998), тогда как 
условием осмысленности того или иного языкового выражения явля-
ется его способность иметь истинностное значение, пусть даже и 
ложное. В сочетании с идеей о композициональном строении семантики 
естественного языка это даёт нам представление об алгоритмизируе-
мой, вычислительной природе анализа значений языковых выражений.  

Вторая существенная идея — это идея соответствия структуры и 
выразительных возможностей естественного языка с одной стороны и 
структуры и содержания мира с другой стороны. Предполагается, что 
выразительных средств языка с учётом возможности его пополнения и 
достраивания достаточно, чтобы выразить любое имеющееся в мире со-
держание. Это исключает необходимость при описании тех или иных 
фрагментов мира обращения к метафорам как к особым средствам вы-
разительности языка, которые не предполагают простого алгоритма 
предъявления условий истинности для соответствующих метафориче-
ских суждений.  

Так, для суждения  
 
(L) «Любовь — это всякий раз хождение по тонкому льду»  
 
затруднительно предъявить условия его истинности вида «(L) ис-

тинно тогда и только тогда, когда p». Со своей стороны, для аналитика 
при обсуждении природы любви вполне типично оперировать такого 
рода формулировками:  

 
(AL) S любит P тогда и только тогда, когда S склонен учитывать 
интересы P в рамках своих практических рассуждений наряду со 
своими собственными интересами и способен сознательно жерт-
вовать своими интересами в пользу интересов P (cf. Frankfurt, 
2004, 37).  
 
Для (AL) можно достаточно легко предъявить условия его истин-

ности. Будучи общим суждением и имея логическую форму 
материальной эквивалентности, (AL) выполняется тогда и только тогда, 
когда всякий раз при выполнении левой части (в мире имеется положе-
ние дел, что S любит P) выполняется правая часть (в мире имеется 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 253 

положение дел, что S склонен учитывать интересы P), и при этом всякий 
раз при выполнении правой части выполняется левая.  

Тот факт, что суждения, высказываемые философами-аналити-
ками, как правило, имеют неметафорический характер, 
предполагающий возможность предъявления условий их истинности, 
создаёт предпосылки для формирования понятных правил и целей веде-
ния дискуссии, то есть того, что Владимир Кириллович Шохин называет 
контровертивной диалектикой (Шохин, 2015, 20). Если Василий прини-
мает тезис (AL), тогда как Иван не принимает данный тезис, то задачей 
Ивана оказывается продемонстрировать Василию сценарии, фальсифи-
цирующие (AL). То есть либо показать возможность любви, не 
сопровождающейся учётом интересов любимого, либо показать воз-
можность учёта интересов другого человека без любви к нему. В свою 
очередь, Василий, столкнувшись с предъявленными ему сценариями, 
должен либо показать, что в рамках этих сценариев всё равно выполня-
ется тезис (AL), либо осуществить ревизию своих установок и внести в 
свой тезис (AL) те или иные уточнения и дополнения, либо вовсе отка-
заться от него. Прямой прагматической целью ведения дискуссии при 
этом является установление истинностного значения тезиса (AL) и при-
нятие обеими сторонами обоснованных и истинных установок в 
отношении него. Таким образом, целью является приобретение пропо-
зиционального знания, знания об имеющемся в мире положении дел. 

Совсем иначе ситуация обстоит в том случае, если бы Василий и 
Иван разошлись в своих мнениях по поводу тезиса (L). Во-первых, с 
точки зрения философа-аналитика, в случае такой потенциальной дис-
куссии у неё был бы нечётко определён её тезис и её предмет. В такой 
ситуации, по мнению аналитика, трудно рассчитывать на коммуника-
тивную эффективность дискурсивного противостояния. Первоначально 
следует определить, что здесь имеется в виду, и каков, собственно, пред-
мет разногласия. Для этого исходное суждение требуется перевести из 
метафорической формы в ту, которая имеет ясные условия истинности. 
Например:  

 
(L1) «Любовные отношения всякий раз сопровождаются для во-
влечённых в них агентов неопределённостью относительно 
будущих событий».  
 
Или:  
 
(L2) «Любовные отношения всякий раз сопровождаются для во-
влечённых в них агентов наличием угрозы для их жизни». 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 254 

При такой трансформации рассматриваемого тезиса мы вновь по-
лучаем ясные и понятные стратегии его защиты и опровержения и, как 
следствие, получаем пространство для конструктивной дискуссии, ори-
ентированной на выяснение истинностного значения обсуждаемого 
тезиса. Однако весьма вероятно, что наш воображаемый континенталь-
ный сторонник тезиса (L) будет всячески противиться его переводу из 
метафорической формы в любой иной вид, имеющий ясные условия ис-
тинности. Для него любая такая трансформация сопряжена с потерей 
ключевого элемента содержания — элемента, который полагается не-
выразимым иначе, чем посредством метафорических и поэтических 
образов. 

Сформулируем в связи с этим ещё один кандидат на роль доктри-
нального различия: 

 
(H5) Существуют мысли, которым можно повредить, пытаясь их 
прояснить. 
 
«Повредить» здесь можно понимать различным образом, но в 

предельной своей трактовке оно может означать «сделать истинное 
ложным». Ложной мысль становится тогда, когда она приобретает кон-
кретный вид, например вид (L1) или (L2), вследствие чего эта исходная 
мысль перестаёт соответствовать действительности по причине соб-
ственной узости и негибкости. При этом мысль вовсе не обязана быть 
конкретной и в неопределённой своей форме вполне может быть истин-
ной. Так дело может обстоять, например, в случае мысли, выражаемой 
(L). Схожим образом дело может обстоять и в случае суждения «Ничто 
ничтожит» в рамках метафорической, образной его трактовки4. 

При этом стоит признать, что тезис (L), предъявленный в мета-
форической своей форме, может не предлагаться в качестве предмета 
для аргументативной дискуссии и аргументированного расхождения во 
мнениях. Это суждение — не то, с чем может быть уместно быть несо-
гласным. Оно может быть призвано определённым образом выразить 
отношения говорящего с миром, и потому, если вновь обращаться к 

 
4 Примечательно, что Пётр Куслий и Екатерина Вострикова в своём исследовании 

показывают, что с точки зрения современной формальной семантики выражение «ничто 
ничтожит» не является примером некорректного синтаксиса и может быть 
интерпретировано композициональным образом (т. е. на основании интерпретации двух 
его частей и их связи друг с другом). Проблема, однако, в том, что процедура 
последовательного определения «того, какое значение вкладывается Хайдеггером в слово 
"ничто" и в слово "ничтит"» (Куслий & Вострикова, 2019, 92) может оказаться неизбежно 
разрушительной для всей мысли, выражаемой этим суждением как таковым. И это не 
значит, что никакой мысли и не было до начала этой процедуры.  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 255 

аналитической терминологии, может представлять собой своего рода 
экспрессив — речевой акт, содержание которого заведомо не претен-
дует на обладание каким-либо истинностным значением. Тем самым 
континентальный философ, в отличие от аналитического, может себе 
позволить в явном виде заявить, что задача философа не ограничивается 
и не сводится к тому, чтобы продуцировать суждения, претендующие 
на формальную истинность. 

Впрочем, было бы большим преувеличением сказать, что вся 
континентальная философия представляет собой нагромождение выра-
жений вида (L). Это, конечно, не так, и в рамках континентальной 
философии имеется достаточно места для аргументированного расхож-
дения во мнениях по поводу истинности тех или иных тезисов.  

Различие же здесь заключается в том, что аналитический фило-
соф при изложении своей позиции, как правило, имеет обязательство 
избегать выражений вида (L), не имеющих ясных условий истинности, 
тогда как континентальный философ такого обязательства не имеет. 

Это различие нуждается в некотором объяснении. Отчего анали-
тик берёт на себя те обязательства, которые не принимает 
континентальный философ? Оснований здесь можно выделить не-
сколько. Первое — это уже отмечавшееся нами представление 
аналитика о единстве познавательного проекта науки и философии, ори-
ентированного на получение знания о мире. Для обеспечения такого 
единства требуется отказаться от метафорического использования 
языка с тем, чтобы обеспечить «организованный скептицизм», то есть 
возможность широкой интерсубъективной критики рассматриваемых 
теорий, формулировки которых допускают возможность их опроверже-
ния. Второе — это представление о том, что, отказываясь от 
метафорического употребления языка, аналитик ничего не теряет в 
плане его выразительных возможностей, вполне достаточных для целей 
познания и без использования метафор. 

Это важный тезис, и он определённо нуждается в обосновании. 
Для того чтобы приблизиться к такому обоснованию, мы рассмотрим 
несколько версий этого тезиса, очевидным образом отличающихся по 
своей силе. Первая версия такова: 

 
(H6) Не существует ничего такого, чего нельзя было бы выразить 
иначе, чем посредством метафор. 
 
Каковы могут быть основания для того, чтобы придерживаться 

тезиса (H6)? Таким основанием может быть представление о том, что 
мир представляет собой совокупность фактов, то есть положений дел, 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 256 

имеющих место. Среди имеющихся положений дел особое место зани-
мают атомарные положения дел, представляющие собой реализацию 
индивидами или их упорядоченными последовательностями тех или 
иных свойств или отношений. Индивидам в языке соответствуют имена 
и местоимения. Свойствам и отношениям в языке соответствуют преди-
каты. В таком случае, если положения дел — это всё, что имеется в 
мире, то всё, что имеется в мире, выразимо в языке посредством имён, 
местоимений, кванторов и предикатов без использования каких-либо 
метафор. 

Кажется, не так просто представить себе нечто, имеющее место, 
но при этом не являющееся положением дел. И всё же мы попробуем 
указать на границы выразительных возможностей языка.  

Для этого рассмотрим три суждения: «Василий любит Машу»; 
«Василий счастлив»; «Василий слышит красивую музыку». Эти сужде-
ния призваны описывать некоторые положения дел, имеющиеся в мире. 
Однако можно предположить, что, даже если эти выражения способны 
быть истинными или ложными в силу их соответствия имеющимся в 
мире положениям дел, эти положения дел оказываются невыразимы в 
полной мере посредством данных суждений. 

Даже если Василий действительно любит Машу, что бы это ни 
значило, вполне возможно, что отношение его к Маше является столь 
сложным, столь многогранным, столь неуловимым в своих оттенках, 
нюансах и проявлениях, что его невозможно было бы выразить даже по-
средством последовательности из миллиона слов, не говоря уже о трёх 
поставленных в ряд словах «Василий любит Машу». В таком случае, 
возможно, что в мире действительно имеется такое положение дел, что 
Василий любит Машу. Однако при этом в мире может иметь место го-
раздо более сложное и, возможно, даже невыразимое в языке положение 
дел: то, как Василий относится к Маше. Можно заметить, что даже в 
этом случае язык позволяет указать на это положение дел. И всё же 
«указать» в данном случае следует отличать от «выразить». В языке 
просто нет соответствующего предиката конечной длины, который вы-
ражал бы в полной мере отношение Василия к Маше. В таком случае, 
возможно, что такое положение дел является невыразимым.  

Что на этот счёт может сказать аналитик? Он может пойти двумя 
путями. Он может либо продолжать настаивать на том, что даже такие 
положения дел выразимы в языке, либо ослабить свой тезис. 

Первая опция заключается в следующем. Аналитик может ска-
зать, что подобно тому, как имя «Василий» выражает (обозначает) в 
языке некоторого индивида со всей его уникальностью, сложностью и 
многогранностью, так и выражение «любовь Василия к Маше» может 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 257 

выражать то уникальное, сложное и многогранное отношение, которое 
связывает Василия с Машей в актуальном мире. В противном случае мы 
не могли бы выразить в языке даже простейших положений дел, таких 
как «Василий спит», в той мере, в какой каждое положение дел, вклю-
чающее в себя уникальных индивидов, является по-своему уникальным 
и сложным. Это предполагало бы абсурдное заключение о том, что в 
мире нет ничего выразимого (впрочем, возможно, в этом заключении 
нет ничего абсурдного, особенно для континентального философа). 

Однако есть и другая опция. Эта опция заключается в том, чтобы 
ослабить исходный тезис, допустив наличие в мире невыразимого. В та-
кой уточнённой версии тезис мог бы выглядеть следующим образом: 

 
(H7) Даже если невыразимое иначе, чем посредством метафор, 
имеет место в мире, говорить в рамках философского дискурса 
имеет смысл только о том, что можно выразить без метафор. 
 
Заметим, что тезис (H7) может иметь как нормативное, так и де-

скриптивное прочтение. При нормативном прочтении выражение 
«имеет смысл» является синонимом для термина «следует». Тогда как 
при дескриптивном прочтении «имеет смысл» указывает на условие эф-
фективности коммуникации. В последнем случае говорить о 
невыразимом, конечно, допустимо, но такая коммуникация будет заве-
домо провальной и неэффективной: адресат заведомо не в состоянии 
корректно распознать содержание передаваемого ему посредством ме-
тафоры сообщения. Если же он решит вступить в спор с адресантом, то 
этот спор наверняка не будет иметь общего предмета обсуждения.  

В связи с этим тот же тезис можно переформулировать несколько 
иначе, а именно следующим образом: 

 
(H8) Даже если невыразимое имеет место в мире, оно не имеет 
познавательного значения и не относится к предмету философ-
ского познания. 
 
Сопоставив (H8) с гипотезами (H3) и (H5), можно предложить 

для проверки ещё одну формулировку: 
 
(H9) Многие философские истины как предмет философского по-
знания по своей природе ближе к научным истинам, чем к 
художественным, где под художественными истинами понима-
ются значимые мысли и идеи, невыразимые иначе, чем 
посредством метафор, образов, мелодий, интонаций, мимики и 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 258 

жестов, а также всех иных способов художественной выразитель-
ности. 
 
При таких формулировках различие в установках между анали-

тической и континентальной философией представляется довольно 
наглядным. То, что для континентальной философии зачастую пред-
ставляет собой приоритетный предмет для осмысления, для 
аналитической философии оказывается тем, что не имеет существен-
ного познавательного значения. 

Последнее, о чём я хотел бы сказать несколько слов в заключе-
ние, — это вопрос о том, являются ли эти предполагаемые 
доктринальные различия дескриптивными или нормативными. С одной 
стороны, нормативный аспект некоторых из этих формулировок доста-
точно очевиден. Однако, как мне представляется, дескриптивный аспект 
в них также присутствует, и его можно несколько усилить, предварив 
каждую из этих гипотез словами «мир устроен так, что H»: 

— мир устроен так, что ни одна философская концепция не мо-
жет иметь эпистемического приоритета над научными теориями; 

— мир устроен так, что существуют мысли, которым можно по-
вредить, пытаясь их прояснить; 

— мир устроен так, что не существует ничего такого, чего нельзя 
было бы выразить иначе, чем посредством метафор; 

— мир устроен так, что многие философские истины как предмет 
философского познания по своей природе ближе к научным истинам, 
чем к художественным. 

Стоит признать, что такие дополненные формулировки отлича-
ются от исходных, и можно себе представить опрошенных, которые, 
принимая ту или иную исходную формулировку, откажутся принимать 
её дополненную версию. Тем не менее эти дополненные формулировки 
так же могли бы быть кандидатами для эмпирической проверки, и, быть 
может, некоторые из них смогли бы успешно пройти этот тест. В таком 
случае это позволило бы говорить о том, что понятия аналитической и 
континентальной философии всё же обладают определённым дескрип-
тивным содержанием. 

 
Список литературы 
 
Беседин, А. П., Васильев, В. В., Волков, Д. Б. & Кузнецов, А. В. (2017). 
О чём думают российские философы? Результаты интернет-опроса. 
Вестник Московского Университета. Серия 7. Философия, (6), 84–116. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 259 

Куртов, М. (2024). О значении числа 37 (73) в жизнетворчестве Бориса 
Останина. Новое литературное обозрение, 186(2), 264–269. 
Куслий, П. С. & Вострикова, Е. В. (2019). Преодоление критических ар-
гументов Карнапа против метафизики с помощью логического анализа 
естественного языка. Эпистемология и философия науки, 56(4), 78–98. 
Логинов, Е. В. (2025). Несколько слов об историографических реше-
ниях. В Е. В. Логинов (Ред.), Существование Бога? Современные 
позиции и подходы. СПб: Умозрение. 
Регев, Й. (2020). Введение в исчисление сред. Логос, 30(5), 1–22. 
Регев, Й. (2022). Механизм, оккультизм, исчисление сред: вечный дви-
гатель советского. Versus, 2(4), 62–73. 
Секацкий, А. К. (1996). Моги и их могущества. СПб.: Митин журнал; 
Азбука. 
Шохин, В. К. (2015). Аналитическая философия: некоторые непрото-
ренные пути. Философский журнал, 8(2), 16–27. 
Beany, M. (2007). The Analytic Turn in Twentieth-Century Philosophy. In 
M. Beany (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early Analytic Philosophy 
and Phenomenology. New York: Routledge. 
Bourget, D. & Chalmers, D. (2014). What do Philosophers Believe? Philo-
sophical Studies, 170, 465–500. 
Dummett, M. (1994). Origins of Analytical Philosophy. Harvard: Harvard 
University Press. 
Frankfurt, H. (2004). The Reasons of Love. Princeton: Princeton University 
Press. 
Glock, H. (2008). What Is Analytic Philosophy. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 
Heim, I. & Kratzer, A. (1998). Semantics in Generative Grammar. Malden: 
Blackwell. 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. Macmillan Company. 
Stroll, A. (2000). Twentieth-Century Analytic Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Oxford: Blackwell 
Publishing. 
 
Информация об авторе: Фролов Константин Геннадьевич, кандидат 
философских наук, научный сотрудник сектора социальной эпистемо-
логии Института философии РАН, г. Москва, konstantin-
frolov@yandex.ru. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 260 

Поступила в редакцию: 02 августа 2025 г. 
Принята к публикации: 10 сентября 2025 г. 
Опубликована: 28 декабря 2025 г. 
  



 
Analytica, 2025, Том 10 

 261 

Konstantin G. Frolov 
 

On Some Hypotheses Regarding Doctrinal 
Differences between Analytic and Continental 

Philosophy 
 

Abstract. In this paper, I propose nine hypotheses regarding the doctrinal 
differences between analytic and continental philosophers. It seems reasona-
ble to suggest that a majority of analytic philosophers would accept these 
propositions, whereas most continental philosophers would likely reject 
them. However, these hypotheses require further empirical testing. If the test-
ing is successful, it may reveal that the concepts of analytic and continental 
philosophy actually hold some descriptive content. The inherent vagueness 
of these concepts does not necessarily imply that they lack any substantive 
meaning. 
 
Keywords: analytic philosophy, continental philosophy, truth, semantics, 
meaning, compositionality. 
 
Citation: Frolov, K. G. (2025). On Some Hypotheses Regarding Doctrinal 
Differences between Analytic and Continental Philosophy. Analytica, 10, 
244–263. 
 
References 
 
Beany, M. (2007). The Analytic Turn in Twentieth-Century Philosophy. In 
M. Beany (Ed.), The Analytic Turn: Analysis in Early Analytic Philosophy 
and Phenomenology. New York: Routledge. 
Besedin, A. P., Vasiliev, V. V., Volkov, D. B. & Kuznetsov, A. V. (2017). O 
chem dumayut rossiiskie filosofy? Rezul'taty internet-oprosa [What do Rus-
sian Philosophers Think? The Internet-Survey Results]. Moscow University 
Bulletin. Series 7. Philosophy, (6), 84–116. (in Russian). 
Bourget, D. & Chalmers, D. (2014). What do Philosophers Believe? Philo-
sophical Studies, 170, 465–500. 
Dummett, M. (1994). Origins of Analytical Philosophy. Harvard: Harvard 
University Press. 
Frankfurt, H. (2004). The Reasons of Love. Princeton: Princeton University 
Press. 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 262 

Glock, H. (2008). What Is Analytic Philosophy. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. 
Heim, I. & Kratzer, A. (1998). Semantics in Generative Grammar. Malden: 
Blackwell. 
Kurtov, M. (2024). O znachenii chisla 37 (73) v zhiznetvorchestve Borisa 
Ostanina [On the Meaning of the Number 37 (73) In the Life of Boris Osta-
nin]. New Literary Observer, 186(2), 264–269. (in Russian). 
Loginov, E. V. (2025). Neskol'ko slov ob istoriograficheskikh resheniyakh 
[A Few Words about Historiographic Decisions]. In E. V. Loginov (Ed.), 
Sushchestvovanie Boga? Sovremennye pozitsii i podkhody [Existence of 
God? Modern Positions and Approaches]. Saint Petersburg: Umozrenie. (in 
Russian). 
Mizrahi, M. & Dickinson, M. (2021). The Analytic-Continental Divide in 
Philosophical Practice: An Empirical Study. Metaphilosophy, 52(5), 668–
680. 
Pap, A. (1949). Elements of Analytic Philosophy. Macmillan Company. 
Regev, Y. (2020). Vvedenie v ischislenie sred [An Introduction to the Calcu-
lus of Environments]. Logos, 30(5), 1–22. (in Russian). 
Regev, Y. (2022). Mekhanizm, okkul'tizm, ischislenie sred: vechnyi dvigatel' 
sovetskogo [Mechanism, Occultism, the Calculus of Environments: The Per-
petual Motion of Soviet Space]. Versus, 2(4), 62–73. (in Russian). 
Sekatskiy, A. K. (1996). Mogi i ikh mogushchestva [The Mights and Their 
Powers]. Saint Petersburg: Mitin zhurnal, Azbuka. (in Russian). 
Shokhin, V. (2015). Analiticheskaya filosofiya: nekotorye neprotorennye 
puti [Analytic Philosophy: Some Unbeaten Tracks]. The Philosophy Journal, 
8(2), 16–27. (in Russian). 
Stroll, A. (2000). Twentieth-Century Analytic Philosophy. New York: Co-
lumbia University Press. 
Vostrikova, E. V. & Kusliy, P. S. (2019). Preodolenie kriticheskikh argu-
mentov Karnapa protiv metafiziki s pomoshch'yu logicheskogo analiza 
estestvennogo yazyka [The Elimination of Carnap’s Critical Arguments 
Against Metaphysics Through Formal Semantic Analysis of Natural Lan-
guage]. Epistemology & Philosophy of Science, 56(4), 78–98. (in Russian). 
Williamson, T. (2007). The Philosophy of Philosophy. Oxford: Blackwell 
Publishing. 
 
Author’s Information: Frolov, Konstantin G., C.Sc. in Philosophy, Re-
searcher at the Department of Social Epistemology, RAS Institute of 
Philosophy, Moscow, konstantin-frolov@yandex.ru. 
 



 
Analytica, 2025, Том 10 

 263 

Received: 02 August 2025 
Accepted: 10 September 2025 
Published: 28 December 2025 


